
MANTOVA, LA CITTÀ E GLI EBREI 
STORIA, CULTURA, LUOGHI E MEMORIA



2

Numerose e notevoli sono in Mantova le vestigia 
della presenza ebraica. Ciò in ragione del ruolo 
di primo piano che per secoli gli ebrei giocarono 
nella vita economica, sociale e culturale della cit-
tà. Se l’esistenza di una piccola comunità è do-
cumentata sin dal XII secolo, i primi consistenti 
insediamenti di famiglie di prestatori risalgono 
alla seconda metà del Trecento; a queste si af-
fiancano un secolo dopo nuclei di artigiani e di 
commercianti, attivi principalmente nei settori dei 
preziosi, dei panni di lana, dei drappi di seta, del-
le granaglie e del vino. Se i banchieri vengono a 
soddisfare il fabbisogno di capitali proprio di una 
fase espansiva, l’intraprendenza degli artigiani 
e dei commercianti ebrei conferisce nuovo slan-
cio alla vita economica. Consapevoli dell’“utilità” 
degli ebrei, i Gonzaga non esitano a chiamarli a 
Mantova e a favorirli con generose concessioni; 
le elevate contribuzioni che esigono in cambio 
vengono a rivestire un’importanza non seconda-
ria per le finanze del piccolo stato e per le esi-
genze dei principi e della corte.

A dispetto dell’ostilità popolare e della predicazio-
ne antigiudaica che anche a Mantova intrapren-
dono specialmente i francescani, tra Quattrocen-
to e Cinquecento il favore dei principi propizia 
l’ulteriore sviluppo della comunità, che raggiunge 
le 2000 unità (circa il 5% del totale degli abitanti 
dell’epoca) e appare sempre più influente nella 
vita economica e culturale.
La popolazione ebraica tende a concentrarsi nel 
quartiere di San Pietro, delimitato dalle attuali vie 
Pier Fortunato Calvi e Giuseppe Bertani, ma si 
annoverano dimore lussuose anche in altre con-
trade. La vita culturale della corte può avvalersi 
dell’opera di Leone De’ Sommi (Jehuda’ Portale-

one, 1525 ca-1590) nel campo del teatro e di Sa-
lomone Rossi (1570-1630) per quanto riguarda 
la musica; rinomati sono i medici della famiglia 
Portaleone, dei cui servigi i principi non mancano 
di giovarsi. S’aggiunga che la tipografia ebraica 
di Abraham Conat è la prima in Italia a stampare 
in caratteri ebraici.
Significativa infine dell’accresciuta consistenza 
della comunità e della sua vitalità è la moltipli-
cazione dei luoghi di culto: di numerose scuole 
o sinagoghe, alcune di rito italiano e altre di rito 
tedesco, è autorizzata l’apertura durante il Cin-
quecento.

La straordinaria rilevanza che nell’economia 
e nella vita culturale della città rivestono ormai 
gli ebrei spiega le resistenze opposte prima da 
Guglielmo (1538-1587), poi da Vincenzo I (1562-
1612) alle rinnovate pressioni conversioniste 
della Chiesa inaugurate dalla bolla Cum nimis 
absurdum di Paolo IV del 1555. Ciò che Roma 
chiede è che si limitino le libertà degli ebrei e le 
loro attività economiche, li si costringa a portare 
un segno giallo di riconoscimento e li si confini 
entro recinti chiusi.
Soltanto nel 1610 Vincenzo I cedette alle pres-
sioni dei pontefici che esigevano che anche a 
Mantova si istituisse il ghetto; negli anni pre-
cedenti tuttavia la violenta ostilità agli ebrei dei 
ceti popolari, combinata alla propaganda fran-
cescana e alle reiterate ingiunzioni papali, lo 
aveva costretto a sottoporre gli ebrei a cruenti e 
iniqui provvedimenti repressivi: così nel 1600 fu 
arsa viva nella piazza San Pietro (attuale piaz-
za Sordello) l’ebrea Giuditta Franchetti, accu-
sata di stregoneria, in realtà perseguita perché 
ostacolava l’azione di conversione intrapresa dal 

STORIA



3

clero locale; due anni dopo, nella stessa piazza, 
furono appesi a una forca con i piedi in su sette 
ebrei, fatti uccidere dal Duca per aver inscenato 
una parodia delle prediche antigiudaiche del fra-
te minore Bartolomeo Cambi (1558-1617). Erano 
dimostrazioni di intransigenza che esoneravano 
tuttavia il duca dall’adottare misure più drastiche, 
quale l’espulsione degli ebrei dal ducato. L’istitu-
zione del ghetto nel 1612 comportò, occorre ag-
giungere, complesse operazioni urbanistiche dai 
costi elevati, che peraltro il principe pensò bene 
di far pagare agli ebrei stessi.

Dovranno passare due secoli perché un cambia-
mento significativo intervenga nella condizione 
giuridica degli ebrei mantovani: in forza della pa-
tente di tolleranza di Maria Teresa d’Austria del 
1779 e delle successive più generali patenti del 
figlio Giuseppe II del 1781, gli ebrei non furono 
più obbligati a esibire un segno di distinzione e 
godettero della facoltà di acquistare immobili, di 
condurre affittanze di terreni, di aprire opifici; fu 
inoltre concesso agli studenti ebrei di frequenta-
re scuole pubbliche e università e ai medici ebrei 
di curare anche pazienti non ebrei. La patente di 
Leopoldo II del 1791 avrebbe attribuito agli isra-
eliti mantovani più ampie capacità, lasciando tut-
tavia sussistere il divieto di accedere alle cariche 
pubbliche e di contrarre matrimonio con cristiani. 
Queste residue interdizioni sarebbero cadute, in-
sieme alle porte dei ghetti, soltanto con l’arrivo 
dei francesi. Le misure emancipatrici propiziaro-
no nel corso dell’Ottocento l’ascesa economica 
e sociale degli ebrei; l’intensificarsi dei rapporti 
d’affari rese possibile una sempre più stretta in-
tegrazione tra élite imprenditoriale ebraica e bor-
ghesia non ebrea; in questo contesto molti furono 
gli ebrei mantovani che riconobbero nell’Italia la 
propria patria e condivisero l’aspirazione all’unità 

e all’indipendenza; dopo l’Unità il riconoscimento 
agli ebrei dei diritti politici (che nel 1814 Vienna 
aveva revocati) consentirono che a Mantova pa-
recchi di loro entrassero a far parte del Consiglio 
comunale e della Giunta municipale.

L’ascesa degli ebrei non mancò di rinfocolare 
l’avversione delle classi popolari che affondava 
sì le sue radici nella tradizione dell’antigiudaismo 
cristiano ma che ora trovava alimento in una sor-
ta di invidia sociale per cui si addebitavano agli 
ebrei, tra i quali erano alcuni dei maggiori pro-
prietari terrieri della provincia, le responsabilità 
della rovina dei piccoli possidenti e delle misere-
voli condizioni dei lavoratori delle campagne. Di 
qui una serie di tumulti popolari che concorsero 
a convincere facoltose e intraprendenti famiglie 
ebree a lasciare Mantova. Tuttavia ad attrarre 
a Milano tanti israeliti mantovani furono soprat-
tutto le opportunità che il capoluogo lombardo 
offriva all’intraprendenza ebraica, a fronte della 
stagnante economia della città virgiliana. Da più 
di 2000 che erano alla metà dell’Ottocento, gli 
ebrei mantovani si trovarono così ridotti ad appe-
na 500 nel 1931. Un ulteriore duro colpo alla con-
sistenza della locale comunità sarà di lì a poco 
inflitto dalla deportazione: un centinaio saranno 
infatti gli ebrei mantovani uccisi nei campi di ster-
minio nazisti.

Oggi la Comunità ebraica di Mantova conta solo 
poche decine di iscritti; è tuttavia molto attiva sul 
piano culturale e appare in particolare impegna-
ta nell’opera di documentazione e valorizzazione 
della propria storia.



4

20

Direzione Norvegia!, 

T

P

P

P

P

P

P

P

P

P

P

P

P

P

P

P

 

 

V
E

R
O

N
A

BRESCIA

CREMONA

MILANO

PARMA

11

V
IA

 P
OR

TO

V
IA

LE
 F

IU
M

E

VIALE MONTENERO

VIA REA

V
IA

L
E

 S
A

B
OT

IN
O

V
IA

L
E

 T
E

L
L

E
R

A

V
IA

L
E

 V
A

S
CH

I

VIALE GORIZIA

V
IA

L
E

 C
A

R
S

O

VIALE ASIAGO

VIA P. NENNI

V
IA

 T
R

IN
C

E
R

O
N

E

VIA F. AMADEI

VIA VISI

VIALE TE

VIALE MONTEGRAPPA

VIALE ISONZO

VIALE RISORGIMENTO

VIALE RISORGIMENTO

VIALE DELLA REPUBBLICA

VIA L. GUERRA

VIA BRENNERO

VIA L. ARIOSTO

VIA GRADARO

VIA GROSSI

VIALE S. ALLENDE

V
IA

 XX
 S

ET
TE

M
B

R
E

VI
A 

I. 
D’

ESTE

VI
A

 N
. S

AU
R

O

VIA T. TASSO

VI
A 

AC
ER

BI

VIA C. POMA

VIA
 D

UGONI

VIALE HERMADA

VIA CHIASSI

VIALE PODGORA

V.LE A. MANZONI

VIALE L. DA VINCI

V.LE LEOPARDI

V.LE T. NUVOLARI

V
IA

 C
ON

C
ILIA

ZION
E

VIA CARDUCCI

CORSO V. EMANUELE

VIA BON
OM

I

RIO
VIA VIANI

VIA GRAZIOLI

VIA I. N
IEVO

VIA CARDONE

V
IA

 
M

U
L

IN
I

V
IA

 T
R

IE
S

T
E

V
IA

 C
ON

CE
ZI

ON
E

VI
A 

M
AS

SA
RI

VIA TRENTO

VI
A 

CA
VR

IA
NI

P.TA
MULINA

V
IA

 X
X

V
 A

P
R

I
E

L

VI
A 

CO
CA

ST
EL

LI

V
IA

 D
.  T

AS
SO

N
I

PIAZZA
VIRGILIANA

PIAZZA
SORDELLO

PIAZZA

PIAZZA

BROLETTO

ARCHE

PORTO

CATENA

PIAZZA

ANCONETTA

PIAZZA

MILLE

PIAZZA

XXIV

MAGGIO

PIAZZALE

DI

P.TA CERESE

P.TA
S. GIORGIO

VIALE MINCIO

VIA
 M

ONTANARI

VIA S. GIORGIO
VIA F.LLI CAIROLI

VIA LEGNAGO

VIA
LE

 P
IT

EN
TI

NO

VIA PORTAZZOLO

VI
A 

SC
A

RS
EL

LI
N

I

PIAZZA
D’ARCO

PIAZZA

CANOSSA

PIAZZA
MARCONI

PIAZZA

CAVALLOTTI

PIAZZA
PIAZZA 

MANTEGNA
ERBE

PIAZZA

L.B. ALBERTI

PIAZZA
S. LEONARDO

PI
AZ

ZA
S.

 G
IO

VA
N

N
I

VIA FINZI

V
IA

 A
R

R
IV

A
BE

N
E

VIA F.LLI BANDIERA

VIA D. FERNELLI

VIA CAVOUR

VIA VERDI

VI
A 

RO
M

A

VIA ACCADEMIA

VIA GIU
STIZ

IA
TI

VIA ARDIGÒ

VI
A 

PO
M

PO
NAZ

ZO

LU
N

G
OL

A
G

O 
D

E
I 

G
ON

ZA
G

A

VIA BERTANI

VIA
P.F. CALVI

VIA F. CORRIDONI

VIA FONDAMENTA

C.SO UMBERTO I

C.SO DELLA LIBERTÀ

VIA FILZI

VIA CHIASSI

VICOLO DE’ CANI

VIA SACCHI

V
IA

 P
R

IN
CI

P
E

 A
M

E
D

E
O

V
IA

 M
A

ZZ
IN

I

V.
 P

ES
CH

ER
IE

VIA CORRADO

VIA SOLFERINO E S. MARTINO

PIAZZA

DON LEONI

PIAZZALE

A. MONDADORI

P.TA

PRADELLA

PIAZZALE

MICHELANGELO

PIAZZA

A. DE GASPERI

V
IA

 T
IT

O SPERI

VIA
 CANAL

V
IA

 M
O

N
T A

N
A

R
A

 E
 CU

R
T

AT
ON

E

VIA CREMONA

VIA
 CREMONA L.GO

PETRARCA

VIALE FIUME

V
IA

LE
 P

IAV
E

PIAZZALE

GRAMSCI
V

IA
 L. FA

N
CE

LLI

V
IA

 C
O

N
C

IL
IA

Z
IO

N
E

VIA F. GRIOLI

VI
A 

G
. R

IP
PA

V
IA

 V
. D

A 
FE

LT
RE

VIA G. ROMANO
VIA

 G
. G

ONZAGA

VIA FRATTINI

V
IA

 G
A

N
D

OL
FO

VIA G. ROMANO

VI
A 

VA
LS

ES
IA

V
IA

 A
. M

OR
I

CO
R

SO
 G

AR
IB

AL
DI

V
IA

 B
E

N
ZO

N
I

VIA SALNITRO

V
ICOLO M

AESTRO

VIA A. LUZIO

V
IA

 P
. T

O
R

E
L

L
I

VIA DIGA MASETTI

V
IA

 
P

A
R

M
A

VIALE RIMEMBRANZE

VIA M. DONATI

V
IA

 T
R

IN
CE

R
O

N
E

V
IA

L
E

 M
ON

T
E

L
L

O

V
IA

L
E

 G
.E

.  G
O

B
I O

VIA
 O

SL
AV

IA

VI
A 

LA
GO

 P
AI

OL
O

VIA P. ALBERTONI

VIA M
ARANGONI

P

P

P

P

P

P

P

P

P

P

P

P

P

P

P
V.

 O
RE

FI
CI

STRADA BOSCO VIRGILIANO

PP

ADARO

ROSSI

ALLENDE

A CARDONE

PORTO

CATENA

ZZA

ANCO TTAA

VIA FONDAMENTA

TRO

V
ICO

O
M

PPPP 1

2

3

4

5

6

7

8a

8b

8c

9a

9b

9c

10

12

13

14
15



5

Pianta del cimitero di San Nicolò presso il Gradaro
nella mappa disegnata da Giuseppe Mai il 6 agosto 
1787 (ASMn, R. Intendenza Politica, b. 92, fasc. 206). 
Aut. n. 52/2014

INSEDIAMENTI
E LUOGHI DI CULTO
1 Cimitero di San Nicolò
presso il Gradaro
Via Maestro
2 Ghetto
Zona via Giustiziati,
via Dottrina Cristiana,
via Spagnoli 
3 Casa del Rabbino
Via Bertani 54
4 Sinagoga Norsa
Via Govi 13
5 Cimitero di San Giorgio
Via Legnago

GLI EBREI, I GONZAGA
E LA CHIESA
6 Monte di Pietà
Via Giustiziati, 5
7 Santa Maria della Vittoria
Via Claudio Monteverdi

NELL’ETÀ
DELL’EMANCIPAZIONE
8 Attività economiche
8a Ferramenta Gallico, 
Palazzo Gallico
Piazza Concordia, 2
8b Casa del Bianco Norsa
Piazza Erbe, 26
8c Ex laboratorio
pellicceria Famiglia Finzi
Vicolo Sottoriva
9 Residenze e Palazzi
9a Palazzo Agnelli
Corso Vittorio Emanuele II
9b Palazzo Fano
Via Corridoni, 41

9c Palazzo Massarani
Via XX Settembre, 31
10 Piazza Concordia e la 
toponomastica
11 Palazzo Te,
Sala dei Giganti

DEPORTAZIONE, 
STERMINIO E 
MEMORIA
12 Casa di Luisa Levi
Via Principe Amedeo, 42
13 Ricovero Israelitico
Via Govi, 13
14 Lapide
commemorativa,
Palazzo del Municipio
Via Roma, 39
15 Manoscritti, libri e
carte d’archivio
15a Biblioteca Comunale 
Teresiana
Via Ardigò, 13
15b Archivio della 
Comunità ebraica di 
Mantova
Via Govi, 13

INSEDIAMENTI E LUOGHI 
DI CULTO

1 - CIMITERO DI SAN NICOLÒ
     PRESSO IL GRADARO



6

ebraica, fu concordato il mantenimento del terre-
no a prato, la conservazione delle lapidi e il diritto 
di accesso per rendere omaggio ai defunti.
Successivamente la zona divenne di pertinenza 
della caserma del Gradaro, con la costruzione 
dei capannoni che ospitarono gli artiglieri del 4° 
Reggimento contraerei e i relativi armamenti, e 
nel 1943, dopo una irruzione di carri tedeschi 
della divisione granatieri corazzati Leibstandarte 
SS A. Hitler, fu adibita a campo di concentramen-
to e smistamento per militari italiani (sottoufficiali 
e truppa) catturati sui vari fronti.
Oggi le lapidi sono scomparse e la zona, dove 
le fonti attestano che furono sepolti anche due 
famosi ebrei cabalisti, il rabbino Menahem Aza-
riah da Fano (1548-1620) e il rabbino Moshè Za-
cuto (1625-1697), è inaccessibile perchè ancora 
di pertinenza del demanio militare. Sulle sponde 
del lago Inferiore essa rimane tuttavia immobile e 
discreto custode dell’antica memoria.

Cancello d’ingresso alla zona detta di San Nicolò
che racchiude parte dell’area dell’antico cimitero ebraico 
presso il Gradaro.

Nel corso della storia provvedere a luoghi dove 
poter esercitare il culto e dare sepoltura perpetua 
ai propri morti è sempre stato essenziale dovere 
di un nucleo ebraico costituito in Comunità. L’esi-
stenza a Mantova di un primo luogo di sepoltura 
ebraico sembra risalire alla fine del Trecento, ap-
prossimativamente contemporaneo alla prima si-
nagoga (ancora di natura privata) stabilita in con-
trada del Cammello, nella casa di rav Abraham 
ben Meshullam da Forlì. Nel corso del Quattro-
cento, la Comunità mantovana era in forte asce-
sa e il banchiere Dattilo (Yoav) detto Bonvinus 
ben Samuele di Francia chiese di poter ampliare 
il cimitero che, documentato nel 1442, era sito 
in località Gradaro, nella Contrada della Nave. 
Questo però si rivelò ben presto insufficiente e 
agli inizi del Cinquecento a Isacco e Moisè Norsa 
fu concesso di aprire un nuovo luogo di sepoltu-
ra, nelle vicinanze del cimitero già esistente, la 
cui storia, nei decenni e nei secoli successivi, fu 
caratterizzata da nuove acquisizioni, ampliamen-
ti e lavori di adeguamento.
Il cimitero di San Nicolò servì ai bisogni della lo-
cale Comunità ebraica fino agli anni Ottanta del 
Settecento, quando le disposizioni giuseppine 
in tema d’igiene pubblica imposero per la Lom-
bardia austriaca lo spostamento di tutti i luoghi 
di sepoltura all’esterno dei centri abitati, senza 
distinzioni di religione. Un nuovo cimitero ebraico 
fu aperto all’interno del borgo di San Giorgio, nel-
le vicinanze di quello cristiano di San Vito, su una 
proprietà del marchese Camillo Capiluppi. L’an-
tico cimitero di San Nicolò rimase tuttavia pro-
prietà della Comunità e nel corso dell’Ottocen-
to per ragioni di carattere militare tornò spesso 
ad essere utilizzato. A metà del secolo, a causa 
delle crescenti necessità della fortezza, l’area, in 
parte ridimensionata, fu ceduta al demanio mili-
tare ma, nel rispetto delle regole della tradizione 



7

A Mantova lo sviluppo e il costante incremento 
demografico della Comunità ebraica iniziarono 
alla fine del Trecento. Dopo i primi banchieri, 
ebbero il permesso di stabilirsi in città anche 
famiglie di ebrei commercianti, maestri e artigia-
ni, molti dei quali scelsero di risiedere nell’area 
centrale compresa tra le contrade del Grifone e 
del Cammello, vicina ai mercati e al monastero 
di Sant’Andrea, abitualmente denominata “Con-
trada degli ebrei”.
Nel 1610 il duca Vincenzo I Gonzaga però, ce-
dendo all’insistenza papale, decise di separare 
gli ebrei dal resto della popolazione: fu istituito 
il ghetto, una piccola città nella città, accessibi-
le da quattro portoni principali e limitata a nord 
dall’attuale via Dottrina Cristiana, a sud da via 
Calvi, a ovest dalle vie dei Giustiziati e Spagnoli 

e a est da un breve tratto di via Pomponazzo. 
La costrizione di una comunità entro limiti rela-
tivamente ristretti portò ad un’altissima densità 
abitativa che determinò il massimo sfruttamento 
degli spazi con la conseguente contiguità degli 
edifici, spesso sviluppati su quattro piani (raro 
negli altri quartieri), una limitata estensione dei 
cortili e il frazionamento degli immobili in minute 
e innumerevoli unità. Ridimensionato nella sua 
parte orientale quando, in seguito al sacco della 
città del 1630, la Comunità ebraica si ridusse di 
numero, il ghetto al suo interno, accanto ad abi-
tazioni e botteghe, ospitò anche numerosi luoghi 
di preghiera. A metà del Seicento vi erano sei 
sinagoghe: tre di rito italiano (Grande, Cases e 
Norsa-Torrazzo) e tre di rito tedesco (Beccaria, 
Ostiglia e Porto).
I portoni, aperti dall’alba al tramonto e spranga-
ti dall’esterno durante la notte, rimasero sui loro 
cardini fino al 21 gennaio 1798 quando i francesi 
subentrati agli austriaci nel governo della città, 
resero operative la completa libertà e tolleran-
za sancita dall’Assemblea Nazionale del 1791. 
La zona continuò tuttavia ad essere abitata da 
ebrei fino alla metà del XIX secolo. Alla soglia 
del Novecento il quartiere mostrava tutta la pro-
pria fatiscenza e la precarietà delle condizioni 
igieniche tanto che nel 1904 iniziò l’abbattimen-
to del grande isolato compreso tra le attuali vie 
Calvi, Scuola Grande, Bertani e Spagnoli, che 
lasciò il posto alle sedi del Consorzio di Bonifi-
ca dell’Agro Mantovano-Reggiano, della Banca 
d’Italia e della Camera di Commercio. Ancora 
nel 1938 fu iniziata la demolizione degli immobili 
posti tra le vie Calvi e Bertani, nel 1940 fu ab-
battuto il Tempio Maggiore (o sinagoga Grande) 
e nel 1942 furono rimossi i caratteristici portici, 
risalenti al 1441, posti sul retro e sul fianco del 
Palazzo della Ragione. Nel 1961 fu approvato un 

Il ghetto nella veduta della città di Mantova
disegnata da Gabriele Bertazzolo nel 1628
(Biblioteca Comunale Teresiana di Mantova, Stampe, Rotolo 1).

2 - GHETTO



8

piano particolareggiato che prevedeva il recupe-
ro di soli tre edifici di valore artistico: due situati 
nella piazza Bertazzolo e la cosiddetta Casa del 
Rabbino. Ancora agli inizi degli anni Settanta fu-
rono abbattute le case a nord di quest’ultima e 
la costruzione di un nuovo caseggiato ridusse la 
superficie di piazza Bertazzolo. Si intervenne in 
piazza Sermide e solo a metà degli anni Settanta 
si iniziò il recupero della zona. Oggi gli spazi e 
le forme del vecchio ghetto si possono ritrovare 
percorrendo via Governolo, piazza Bertazzolo, 
via Norsa e piazza Sermide.

Zona dell’ex ghetto,
particolare di via Umberto Norsa.

Percorrendo l’attuale via Bertani (antica contrada 
del Grifone che permetteva l’accesso a un insie-
me di vicoli interni al ghetto indicati col nome di 
“Contradello del Tissano” con evidente richiamo 
alla famiglia ebraica Norsa Tizzano che abitava 
in quella parte della città) al numero civico 54 è 
possibile ammirare la cosiddetta Casa del Rab-
bino, imponente palazzo noto per aver accolto, 
secondo la tradizione, le famiglie dei capi religio-
si della Comunità ebraica mantovana.
Si tratta di uno dei tre edifici del ghetto di cui il 
piano particolareggiato del 1961 concesse il re-
stauro e la ristrutturazione. L’area su cui sorge 
sembra sia parte di quella, assai vasta, che i 
Ripalta, nel 1249, vendettero ai de Oculo. Em-
blematico simbolo architettonico della vitalità 
dell’antica Comunità ebraica mantovana e di-
mostrazione di come all’interno del ghetto non ci 
fossero solo case basse e modeste ma anche 
abitazioni di indubbio pregio architettonico e 
case con facciate affrescate, il palazzo, innalza-

Casa del Rabbino,
facciata, particolare di uno dei pannelli in stucco compresi tra 
le finestre del piano terreno e quelle del piano soprastante.

3 - CASA DEL  RABBINO



9

to o quantomeno ricostruito dopo la grave crisi 
conseguente il sacco della città del 1630, pro-
babilmente intorno al 1680, presenta affinità con 
il linguaggio architettonico-decorativo impiegato 
nei cortili tardo-seicenteschi dei palazzi Sordi 
e Valenti, che rimanda al gusto e all’ambiente 
dell’architetto fiammingo Frans Geffels (1625-
1694).
Ad impianto a blocco, con cortile interno che mo-
stra segni quattrocenteschi, l’edificio si articola 
su quattro piani in muratura e presenta un’alta 
facciata, decorata con fregi e mascheroni, nobili-
tata da un interessante portale marmoreo a conci 
affiancati da lesene poste su alti piedistalli che 
sorreggono le mensole del balcone con ringhie-
ra di ferro battuto. Di particolare interesse sono i 
pannelli posti negli spazi compresi tra le finestre 
del piano terreno e quelle del piano soprastante: 
in stucco di raffinata fattura, presentano vedute 
di corpi architettonici disposti in suggestive com-
posizioni urbanistiche tratte da storie bibliche.

Ubicata all’interno del cortile della sede comuni-
taria di via Govi 13, la sinagoga Norsa (che pren-
de nome da una delle più antiche famiglie ebrai-
che di Mantova) è oggi l’unico luogo di preghiera 
della Comunità ebraica mantovana.
Fu costruita all’inizio del Novecento quale esatta 
trasposizione dell’antica sinagoga Norsa-Torraz-
zo la quale, fondata all’inizio del Cinquecento, 

Mantova, Sinagoga Norsa-Torrazzo,
interno, Studio Calzolari, inizio ‘900
(ASCMn, Raccolta fotografica, cartella 15, fasc. 4, foto 3).

4 - SINAGOGA NORSA



10

devastata e saccheggiata nel 1630, ricostruita 
e completamente ristrutturata nel 1751, fu una 
delle sinagoghe che caratterizzarono il tessuto 
edilizio del ghetto fino a quando il consistente 
calo della popolazione ebraica e l’avanzare del-
la logica del risanamento legittimarono l’inizio 
della sua demolizione. Collocata all’interno del 
grande isolato compreso tra le vie Calvi, Scuo-
la Grande, Bertani e Spagnoli, la cui completa 
demolizione ebbe inizio nel 1904, la sinagoga 
Norsa-Torrazzo, nonostante figurasse nell’elen-
co dei monumenti nazionali, fu abbattuta assie-
me a innumerevoli abitazioni e botteghe. La de-
molizione fu però subordinata a una sua fedele 
ricostruzione in altra località. Il trasferimento di 
tutti gli arredi settecenteschi, un accurato rilie-
vo, l’esecuzione dei calchi in gesso degli stucchi 
che decoravano la sala così come l’asportazione 
della pavimentazione e dei serramenti consenti-
rono un’esatta trasposizione dell’antico spazio di 
preghiera presso l’ottocentesca Pia casa di Rico-
vero e d’Industria in via Govi 13, dove è ancora 
possibile ammirare le raffinate ed eleganti linee 
di questa architettura. La splendida sala di pre-
ghiera, a impianto quadrangolare, è caratterizza-
ta da ampie finestrature lungo ciascuno dei due 
lati maggiori, interrotti nella parte centrale da due 
nicchie che ospitano, sopraelevati di tre gradini 
e posti frontalmente, l’Aròn e la Tevà, entrambi 
in legno finemente lavorato e ornati da preziosi 
arredi ricamati. Il registro superiore della parete 
d’ingresso ospita una doppia galleria (matroneo 
e coro) e un preciso rapporto compositivo la met-
te in relazione con la parete opposta, dove gli 
elementi decorativi disegnano una finta galleria 
di matroneo, sormontata da un ampio medaglio-
ne, contornato da cornici ed elementi in stucco, 
che accoglie un testo dedicatorio in lingua ebrai-
ca che recita: “Apra il Signore il Suo forziere pre-

zioso sugli egregi uomini di Norzi, Yehyiel figlio 
di Nathan, Eliezer Haim figlio di Shlomo Moshe, 
e Haim Shalom figlio di Yaakov (...) padroni di 
questo Tempio, ed in particolare sulle eccellenze 
dei dirigenti del Tempio che si sono cinte i lombi e 
che non hanno risparmiato vigore nell’innalzare, 
nell’abbellire, nell’ornare e nel rendere maestoso 
questo piccolo santuario nell’anno 5511”. Cor-
nici, decorazioni floreali in stucco e quattordici 
cartigli contenenti versetti tratti dai salmi impre-
ziosiscono le altre pareti e la copertura. I banchi, 
in legno scuro, sono posti su due file parallele, 
da una parte e dall’altra dell’area di preghiera e 
dal soffitto pendono elementi illuminanti, central-
mente inseriti in un’armoniosa struttura in ferro 
battuto.

Sinagoga Norsa, la Tevà.



11

Quando negli anni Ottanta del Settecento le di-
sposizioni giuseppine imposero lo spostamento 
di tutti i luoghi di sepoltura all’esterno dei centri 
abitati, gli esponenti della locale comunità ebrai-
ca concordarono di trasferire il proprio cimitero 
nel borgo di San Giorgio, poco lontano da quel-
lo cristiano di San Vito. A distanza di alcuni anni 
però le disposizioni del governo francese ordina-
rono che tutti i cimiteri dovessero trovarsi “alla di-
stanza di un miglia da tutte le Città del Mantova-
no, e di un mezzo miglia da tutti i luoghi, né quali 
siano unite più di cinquanta case”. Il cimitero cri-
stiano e quello ebraico non rispettavano le nuove 
prescrizioni e nell’agosto del 1797 la Municipalità 
concordò l’acquisto di un terreno fuori Porta Pra-
della, poco prima della località degli Angeli, per 
adattarlo a cimitero civile e militare; in esso fu 
provvisoriamente assegnata anche una porzione 
ad uso di cimitero degli ebrei.
All’inizio dell’Ottocento le esigenze militari por-

Cimitero di San Giorgio
esterno, veduta del corpo d’ingresso.

tarono alla demolizione dell’antico borgo di San 
Giorgio e al progetto della nuova lunetta di San 
Giorgio posta a difesa dell’omonimo ponte. La 
Comunità ebraica chiese però di poter conser-
vare il proprio cimitero e il permesso di poterlo 
ancora utilizzare per nuove sepolture; la richiesta 
fu accolta anche se subordinata e vincolata alle 
prioritarie esigenze militari proprie di una fortez-
za. La necessità di mantenere definiti i confini del 
cimitero così come le sue modifiche caratterizza-
rono la storia successiva di questo luogo.
Modificato e ampliato, il cimitero di San Giorgio 
non fu risparmiato dagli eventi bellici del 1848-49 
e dopo l’annessione di Mantova al Regno d’Ita-
lia un ampio dibattito, scaturito dai più aggiornati 
regolamenti sanitari, determinò il disegno e l’as-
setto che ancora oggi lo caratterizzano. Nel pro-
getto dell’ingegnere Clemente Viterbi, un lungo 
viale consentiva l’accesso al piazzale ellittico su 
cui prospettava il fabbricato d’ingresso; l’area de-
stinata alle sepolture, a impianto quadrangolare, 
fu disegnata da un viale centrale, da viali trasver-
sali e paralleli alla cinta perimetrale, oltre la quale 
si estendeva l’area irregolare di quanto rimaneva 
del primitivo impianto cimiteriale.
Ancora all’inizio del Novecento il cimitero ebraico 
di San Giorgio rientrava fra i terreni soggetti a 
servitù militare. Negli anni Trenta la rettifica del 
tronco stradale in direzione di Legnago rendeva 
necessaria una ridefinizione del viale d’accesso 
e all’inizio degli anni Quaranta, con la demarca-
zione dei nuovi confini comunali, il cimitero entrò 
a far parte del Comune di Mantova mantenendo-
si tuttavia nell’uso comune l’accezione di cimite-
ro “di San Giorgio”.
Con il passare degli anni, da allora ad oggi, la 
zona più vecchia del cimitero fu abbandonata: si 
è continuato a seppellire nella zona più prossima 
all’ingresso, oggi occupata da oltre duemila se-

5 - CIMITERO DI SAN GIORGIO



12

polture; queste con le loro forme disegnano uno 
spazio che, rimasto l’unico luogo di sepoltura 
per la Comunità ebraica mantovana e testimo-
ne silenzioso della sua plurisecolare storia, ha 
finalmente trovato la sua definitiva identità quale 
luogo di quiete, di riposo, di sepoltura perenne.

Cimitero di San Giorgio
interno, veduta d’insieme di uno dei settori.

Cerchia di 
Piermatteo 
d’Amelia
Beato 
Bernardino
da Feltre,
olio su tavola,
seconda 
metà
del sec. XV,
Narni, Museo 
Eroli.
Per gentile 
concessione 
del Comune 
di Narni. 

GLI EBREI, I GONZAGA E
LA CHIESA

6 - MONTE DI PIETË



13

Nell’edificio posto all’angolo tra le attuali via Giu-
stiziati e via Dottrina Cristiana, che ospita ora 
appartamenti e un supermercato di prodotti di 
pulizia, trovò ubicazione sin dalla sua origine, 
alla fine del Quattrocento, il Monte di Pietà. A dar 
vita all’istituto fu il 1° dicembre 1484 il marchese 
Francesco II Gonzaga (1466-1519), che accolse 
l’istanza avanzata dal beato Bernardino da Feltre 
(1439-1494), giunto in città per predicare contro 
gli ebrei, com’era uso dei francescani. Il duca si 
rifiutò peraltro di cacciare gli ebrei, come il frate 
avrebbe voluto.
Il Monte avrebbe dovuto sottrarre i poveri a quel-
le che i francescani ritenevano angherie degli 
ebrei e concorrere a sradicare la pratica dell’usu-
ra, non ammessa dalla Chiesa. Nell’impossibilità 
di praticare tassi remunerativi, il Monte sofferse 
una cronica carenza di risorse, non compensata 
dalle insufficienti sovvenzioni dei principi e delle 
famiglie nobili. Depredato nel 1630 in occasio-
ne del sacco di Mantova, riattivato nel 1656, l’i-
stituto entrò definitivamente in crisi nel 1680 a 
causa di errate operazioni finanziarie. Rilanciato 
dai sovrani asburgici, continuerà a esistere sino 
al 1947 quando sarà assorbito dalla Banca del 
Monte di Milano.
La collocazione del Monte ai margini del Ghetto, 
così come il nome di “Dottrina Cristiana” dato alla 
via che costituiva a nord il confine del quartie-
re, confermava simbolicamente la sua funzione 
di contenimento della minaccia ebraica. Nell’at-
tuale supermercato sono oggi ben visibili lacerti 
di affreschi che decoravano la sede dell’antico 
istituto.

La chiesa di Santa Maria della Vittoria sorge 
all’angolo tra via Fernelli e via Monteverdi. Le 
sue vicende evocano momenti e aspetti impor-
tanti della storia della presenza ebraica nel Man-
tovano ai tempi della signoria dei Gonzaga.
Fu edificata tra il 1495 e il 1496 al posto di una 
casa che era stata di proprietà del ricco banchie-
re ebreo Daniele Norsa. Autorizzato dal vesco-
vo, nel 1493 questi aveva fatto cancellare dalla 
facciata un’immagine della Madonna con bam-
bino. Due anni dopo, in occasione della festa 
dell’Ascensione, la processione si era arrestata 

Chiesa di Santa Maria della Vittoria,
1495-1496, Mantova, via Monteverdi.

7 - CIMITERO DI SAN GIORGIO



14

davanti alla casa e molte persone avevano co-
minciato a tirar sassi contro di essa e a levare 
grida all’indirizzo del proprietario. Il 31 luglio, il 
marchese Francesco II Gonzaga scrisse da No-
vara al fratello Sigismondo affinché prendesse 
provvedimenti, dicendosi convinto che con l’a-
sportazione dell’immagine erano state offese la 
fede cattolica e la Madonna e ordinando che i 
proprietari della casa la facessero rifare “più or-
nata et più bella che sia possibile”. La ridipintura 
dell’immagine fu commissionata ad Andrea Man-
tegna, al quale il programma dell’opera fu detta-
to dal marchese stesso: l’artista avrebbe dovuto 
rappresentare la Madonna con il bambino affian-
cata da due santi che le reggessero il mantello: 
San Giorgio da un lato, San Michele dall’altro; ai 
piedi del trono sarebbe stato ritratto il marchese 
armato. L’intenzione del principe era di notificare 
ai sudditi, nelle forme più splendenti, lo speciale 
favore che la Vergine gli accordava, e in virtù del 
quale, come egli stesso raccontava, aveva po-
tuto guidare l’esercito della Lega alla vittoria sui 
francesi nella battaglia di Fornovo del 6 luglio.
Di ciò il marchese si sarebbe probabilmente ac-
contentato se il frate eremitano Girolamo Redini 
(1460-1524), suo consigliere, non avesse avan-
zato la proposta di trasformare la casa in una 
chiesa a cui, suggeriva, si sarebbe potuto dare 
il nome di “Sancta Maria de la Victoria”: sarebbe 
stato così punito più esemplarmente il sacrilegio 
commesso dagli ebrei, la Vergine avrebbe ricevu-
to un più sostanzioso risarcimento dell’oltraggio 
subito e infine il marchese avrebbe potuto dare 
un ulteriore testimonianza della propria gratitudi-
ne a colei che lo aveva soccorso nei drammatici 
frangenti della battaglia. Francesco fu all’inizio ri-
luttante: egli non sottovalutava l’ostilità agli ebrei 
diffusa tra i cristiani, dovuta, oltre che a motivi 
religiosi, al risentimento di molti nobili e popolani 

che agli ebrei erano spesso costretti a richiedere 
prestiti grossi e piccoli, così come di mercanti e 
artigiani che soffrivano la concorrenza dei colle-
ghi israeliti; tuttavia il principe non aveva alcuna 
intenzione di disfarsi di loro, essendo consape-
vole che gli ebrei rivestivano un ruolo importante 
nell’economia dello stato, sia come sovventori 
di capitali, sia come commercianti e impresari 
di manifatture. Si trattava dunque di smorzare 
la protesta punendo il sacrilegio, ma evitando di 
assumere provvedimenti drastici contro gli ebrei; 
per questo alla fine il marchese si lasciò convin-
cere da Redini, allettato per un verso dalla pro-
spettiva di un nuovo culto che prometteva di con-
correre a una più forte legittimazione del potere, 
per altro verso dall’opportunità di offrire una più 
efficace distrazione alla rabbia popolare contro 
gli ebrei – ciò che peraltro comportava che dal 
quadro di Mantegna non trapelassero le inten-
zioni punitive che improntavano i suggerimenti 
del frate. Di lì a un anno la chiesa era ultimata 
e il 6 luglio, nel primo anniversario di Fornovo, 
una solenne processione accompagnava il di-
pinto dalla casa dell’artista sino al nuovo tempio. 
La chiesa, di proprietà comunale, è oggi la sede 
dell’associazione Amici di Palazzo Te e dei mu-
sei mantovani; quanto al dipinto di Mantegna, 
ora al Louvre, è visibile nella chiesa una sua ri-
produzione.
Girolamo Redini e colui che ne fu l’ispiratore, il 
suo superiore Antonio Da Porto, erano riusciti 
a convincere il marchese a far demolire la casa 
dell’ebreo; non potevano tuttavia essere soddi-
sfatti del quadro di Mantegna, che non contene-
va alcun riferimento agli ebrei e al sacrilegio. Fu 
un’insoddisfazione covata a lungo e dal Redini 
stesso tramandata ai padri Gerolamini della con-
gregazione di Fiesole che a lui subentrarono nel 
1499 nella reggenza della chiesa della Madonna 
della Vittoria: da questi infatti fu commissionato, 
nel secondo decennio del Cinquecento, l’altro 



15

quadro tradizionalmente associato alle vicende 
narrate. Di autore ignoto di scuola lombarda, la 
tela, ora nella basilica di Sant’Andrea di Mantova 
(nella seconda cappella di destra), si trovava da 
secoli nella chiesa di Santa Maria della Vittoria, 
allorché questa fu sconsacrata dopo il saccheg-
gio dei francesi, alla fine del Settecento. Raffi-
gura essa pure la Vergine e il bambino in trono; 
entrambi benedicono il modellino di una chiesa 
che San Girolamo, in piedi alla loro destra, sor-
regge; alla sinistra del trono sta Santa Elisabetta 
con San Giovannino; nella parte inferiore, sotto 
il trono, quattro ebrei, due uomini e due donne, 
identificabili con Daniele Norsa, il figlio Isacco e 
le rispettive mogli; della loro espressione dolente 
dà conto la scritta che si legge in una tabella sor-
retta da due angeli sopra il capo della Madonna: 
“DEBELLATA HEBRAEORUM TEMERITATE”. Il 
quadro tramanda dunque degli eventi una me-
moria ben diversa da quella consegnata alla 
pala della Madonna della Vittoria: tutto ciò che 
dall’opera di Mantegna era stato rimosso veni-
va dopo due decenni rievocato con didascalica 
puntigliosità.
La vicenda qui narrata rende visibili caratteri 
strutturali delle relazioni tra ebrei, società e po-
tere nella Mantova gonzaghesca. L’opposizione 
primaria è tra il principe e i gruppi sociali che si 
sentono danneggiati dalle attività degli ebrei. 
L’opposizione secondaria è tra il principe e il cle-
ro, il quale fa leva sul malcontento diffuso verso 
gli ebrei e contemporaneamente lo fomenta.

Il marchese France-
sco II Gonzaga,
particolare di
Andrea Mantegna, 
Madonna della Vittoria, 
tempera su tela,
1495-1496
(Parigi, Musée du 
Louvre).

Scuola Lombarda, Madonna con famiglia di ebrei,
tempera su tela, 1510- 1515 circa
(Mantova, Basilica  di Sant’Andrea).



16

Il negozio di ferramenta ed elettrodomestici della 
famiglia Gallico in via Giustiziati e la Casa del 
Bianco Norsa in piazza Erbe sono le uniche 
superstiti delle numerose aziende commerciali 
ebraiche che sino alla metà del secolo scorso 
costituivano una componente importante dell’e-
conomia della città di Mantova.
Già nei secoli della signoria gonzaghesca le at-
tività economiche degli ebrei non erano limitate 
al prestito (su pegno in particolare) e alla straz-
zaria, ma comprendevano anche la mercatura, 
la manifattura e l’esercizio di privative e di ap-
palti (tra questi l’appalto dei dazi). Le cospicue 
somme che gli ebrei versavano per assicurarsi le 
concessioni necessarie a svolgere queste attivi-
tà rappresentavano contribuzioni preziose per le 
finanze dello stato; per questo i principi di Man-
tova tendevano ad aggirare le interdizioni con 
cui la Chiesa si proponeva di limitare le attività 
economiche degli ebrei (particolarmente severe 
quelle stabilite da Paolo IV nella bolla Cum nimis 
absurdum del 1555) e non prestavano ascolto 
più di tanto alle rimostranze delle locali corpo-
razioni dei mercanti e degli artigiani danneggiati 
dalla concorrenza delle ditte ebraiche. Non man-
cano neppure testimonianze dell’esercizio in 
quest’epoca di attività agricole da parte di ebrei, 
a dispetto delle norme ecclesiastiche che lo proi-
bivano e precludevano agli ebrei il possesso di 
beni immobili.
Nel secolo dei lumi, ancor prima che le patenti 
parificatrici di Maria Teresa d’Austria del 1779 e 
di Giuseppe II del 1781 consentissero agli ebrei 
di possedere beni immobili e di condurre terreni 
in affitto, l’intraprendenza e i capitali degli israe-
liti mantovani si rivolsero all’agricoltura, la qua-
le divenne non solo un settore rilevante della 
loro attività, ma la chiave della loro ascesa. Nel 
1762 un’inchiesta del governo censì diciotto dit-
te ebraiche che conducevano poderi in affitto, la 
maggioranza dei quali di grandi dimensioni. Po-

Casa del Mercante,
sec. XV, Mantova, piazza Mantegna.
Sotto il portico la Casa del Bianco Norsa.

NELL'ETË
DELL'EMANCIPAZIONE

8 - ATTIVITË ECONOMICHE



17

chi anni dopo, nel 1767, la ditta Eredi di Moisé 
Coen assume in affitto la grande tenuta della Vir-
giliana: la sua vasta corte, di cui si possono tutto-
ra ammirare e visitare i sontuosi edifici, era stata 
eretta nel Quattrocento dai Gonzaga a poca di-
stanza dalla città, sulla sponda del lago Inferio-
re, nel luogo di nascita del poeta latino Virgilio. I 
Coen convertono in risaia 400 biolche di terreno 
paludoso: una circostanza significativa della pro-
pensione degli agricoltori ebrei a intensificare, in 
virtù di appropriate migliorie, e non senza rischi, 
la produttività e i profitti.
Alla fine del Settecento, con l’emancipazione 
decretata da Napoleone, che comporta l’abo-
lizione del ghetto cittadino, si aprono agli ebrei 
nuove ampie opportunità di espansione econo-
mica; nell’Ottocento si moltiplicano le botteghe 
che dapprima si insediano ai margini di quello 
che era stato il chiuso recinto degli israeliti – è il 
caso della ferramenta Gallico nata nel 1828 – ma 
trovano poi ubicazione anche nelle principali vie 
del centro, come la teleria Norsa che, dalla sua 
nascita, nel 1867, ha sede nella quattrocentesca 
Casa del mercante Boniforte, di fronte all’alber-
tiana basilica di Sant’Andrea. All’angolo tra via 
Chiavichette e il Lungorio (vicolo Sottoriva) è an-
cora visibile l’edificio dai caratteristici tetti a punta 
dove, a partire dal 1858, ebbe sede il laboratorio 
di pellicceria della famiglia Finzi: un’azienda che 
impiegava cento operaie, aveva sedi di rappre-
sentanza in tutta l’Italia e i cui proprietari si di-
stinguevano per la sensibilità alla sicurezza delle 
maestranze e per le provvidenze a favore dell’i-
struzione dei fanciulli. 

Le maestranze della pellicceria Finzi di fronte 
al laboratorio ubicato a Mantova, in vicolo Sottoriva 
(Archivio storico e fotografico della famiglia Finzi).



18

Ciò che si è detto delle botteghe vale in generale 
per le proprietà immobiliari. Con l’emancipazio-
ne e il contestuale abbattimento dei cancelli del 
ghetto comincia da parte degli ebrei più ricchi 
l’acquisto di immobili – destinati all’attività com-
merciale o alla residenza o ad entrambe – in 
diverse zone della città. Ad essere interessate 
sono dapprima le vie e le piazze adiacenti il ghet-
to, ma via via il raggio delle operazioni si allarga.
La facoltosa famiglia Massarani (Leon Vita con 
i figli Emanuele, Salomone, Daniele e Giacob-
be) acquista, per esempio, nei primi anni Tren-
ta dell’Ottocento due case d’abitazione, l’una in 
piazza Erbe, la seconda in contrada della Santis-
sima Trinità (l’attuale via Ardigò), luoghi limitrofi 
al ghetto e al tempo stesso ragguardevoli per di-
versi motivi; in zone invece relativamente distanti 
dal ghetto si trovano gli immobili che Giacobbe 
compera verso la fine del decennio: un vasto edi-
ficio con botteghe adiacente il complesso di San 
Domenico (nei pressi dell’odierna via Mazzini) e 

un altro che riedifica a palazzo nel corso di porta 
Pradella (oggi Vittorio Emanuele II), la strada più 
ampia e rappresentativa della città.
Negli anni Quaranta il fenomeno doveva essere 
già molto visibile se nel 1842 il delegato provin-
ciale Giuseppe De Villata scriveva in una rela-
zione al governo: “La abilitazione che hanno gli 
israeliti di possedere fondi e case fece sì che 
questi si trovano ora proprietari delle più belle 
tenute intorno a Mantova e delle più appariscenti 
abitazioni in città”. E aggiunge: “Nell’anno 1841 
e 1842 si videro riedificate quattro case dagli 
ebrei a maniera di Palazzo. Le case Masserani 
e Susani in Pradella, la casa Norsa nella contra-
da dell’Agnello, la casa Fano nella contrada di 
Santa Carità. Molte altre simili abitazioni fino al 
numero di 76 sussistevano qui già prima, quasi 
tutte in questi ultimi tempi signorilmente foggiate 
ad uso e in proprietà degli ebrei”.
Nella contrada dell’Agnello, attuale via Agnelli, vi 
era l’entrata posteriore dell’omonimo palazzo, la 
cui fronte si affaccia su corso Vittorio Emanuele 
II (ora sede di una banca), sicché si può pensa-
re che i Norsa avessero acquistato una parte di 
questo grande edificio. Il palazzo che fu dei Fano 
sino almeno al 1945 è quello che si può ammira-
re al n. 41 di via Corridoni. Quanto ai Massarani, 
Giacobbe vendette nel 1846 il palazzo edificato 
nel 1841-42; nel tempo suo figlio Tullo comprò 
dagli amici Carlo e Anselmo Guerrieri Gonzaga il 
maestoso palazzo che è ubicato nell’attuale via 
XX settembre al n. 31.
Importanti dimore ebraiche sorsero anche in se-
guito. Tra queste il Palazzo Gallico che, costruito 
nel 1927 in piazza Concordia, ai margini di quello 
che era stato il ghetto, su progetto dell’architet-
to Vito Cantoni, vinse il concorso “La casa più 
bella”.

Scalone di Palazzo 
Massarani,
Mantova,
via XX Settembre.

9 - RESIDENZE E PALAZZI



19

Mantova, Via Giuseppe Bertani angolo via Giovanni 
Battista Spagnoli, Palazzo Gallico, Studio Giovetti,
anni ’30-’40
(ASCMn, Raccolta fotografica, b. 3, fasc. 16/11, foto 1).

All’incrocio tra le vie Giustiziati, Bertani e Casti-
glioni, la piazza che oggi si chiama Concordia 
era, al tempo in cui esisteva il ghetto, posta al 
suo estremo limite e costituiva il principale luo-
go d’incontro delle due popolazioni, perché vi si 
aprivano le principali botteghe frequentate dai 
cristiani. Era all’epoca detta piazzetta dell’Aglio 
e dopo la fine della clausura fu detta piazza del 
Ghetto. La ragione per cui dopo l’unità venne ri-
battezzata Concordia è storicamente rilevante.
Occorre ricordare anzitutto che grazie anche 
all’infittirsi dei rapporti d’affari tra l’élite ebraica 
e la borghesia non ebraica, nella prima metà 
dell’Ottocento si registrarono progressi molto 
notevoli nell’integrazione tra le due comunità. In 
una lettera a Cesare Cantù del 1846, don Enrico 
Tazzoli osservava che “s’era messa tra l’una e 
l’altra popolazione una consuetudine amichevole 
e gli ebrei entravano le nostre case e prendeva-
no parte alle nostre intime conversazioni”.

Piazza Concordia, Mantova.

10 - PIAZZA CONCORDIA E LA
        TOPONOMASTICA



20

In questo clima un numero crescente di ebrei 
mantovani riconobbe nell’Italia la propria patria 
e fece propria l’aspirazione all’ unità e all’indi-
pendenza. Anche a Mantova, come in molte al-
tre città, la rivoluzione del 1848 fu l’occasione di 
manifestazioni d’affratellamento tra ebrei e non 
ebrei e la piazza del ghetto fu la sede principa-
le degli appassionati abbracci: proprio in ricordo 
di quell’evento, dopo l’unità Angelo Bondurri, 
appartenente a una famiglia di patrioti, suggerì 
al Consiglio comunale che la piazza fosse chia-
mata Concordia; la proposta fu approvata nella 
seduta del 18 giugno 1867.
È qui il caso di ricordare che la toponomastica 
mantovana contempla non pochi nomi di ebrei: 
il giacobino Zaccaria Carpi, i patrioti del Risorgi-
mento Giuseppe Finzi (1815-1886) e Tullo Mas-
sarani (1826-1905), il filantropo Giuseppe Fran-
chetti (1824-1903), lo scrittore Alberto Cantoni 
(1841-1904), l’avvocato Ludovico Mortara (1855-
1937), il matematico Adolfo Viterbi (1873-1917), 
caduto della Prima guerra mondiale.

Nella celeberrima Sala dei Giganti di Palazzo Te 
lo scrittore ebreo di Pomponesco Alberto Can-
toni (1841-1904) – autore tra l’altro del notevole 
romanzo L’Illustrissimo – ambientò il suo dialogo 
Israele Italiano, opera del 1903. Egli immagina 
che due giovani, un ebreo e un cristiano, ivi chiac-
chierando, tentino un bilancio dell’evoluzione dei 
rapporti tra ebrei e non ebrei a mezzo secolo dal-
la rivoluzione del 1848. L’ebreo si duole dei suoi 
correligionari che, “per accostarsi più facilmente 
ai notabili dell’altro Testamento” o “per intender-
si meglio colle masse dei radicali”, s’allontanano 
dalla fede materna; il cristiano lamenta il modo di 
pensare di certi suoi “fratelli”, i quali non temono 
di amare “qualche ebreo, preso da sé”, ma dete-
stano “il così detto spirito giudaico, preso in senso 
universale”.
Il dialogo riflette le difficoltà che anche a Manto-
va intervennero a partire dagli ultimi decenni del 
secolo nel processo di integrazione. Se il giornale 
“Il Cittadino di Mantova”, apparso nel 1896, testi-
monia l’acre avversione agli ebrei di una parte del 
mondo cattolico – soprattutto dopo che, nel 1902, 
la direzione viene assunta da don Venanzio Bini 
(1875-1958) – “L’affarista alla berlina”, giornale 
diretto da Luigi Colli (1838-1915) e l’opuscolo di 
quest’ultimo, Gli usurai alla conquista del mondo 
(1880), documentano quindici anni prima l’antise-
mitismo che serpeggia in alcuni ambienti sociali-
sti. Questi orientamenti, di cui è fuor di dubbio la 
sintonia con le tendenze antisemite che andavano 
diffondendosi in altri paesi d’Europa, riflettevano 
peraltro un’ostilità agli ebrei che da tempo era dif-
fusa tra le classi popolari sia della città, sia delle 
campagne mantovane e che l’ascesa economica, 
sociale e politica degli israeliti propiziata dall’e-
mancipazione aveva concorso a rinfocolare.
L’ambientazione del dialogo nella Sala dei Giganti 

11 - DISCUSSIONE SUGLI EBREI
      NELLA SALA DEI GIGANTI



21

Sala dei Giganti, Palazzo Te.

non è casuale. Le particolarità acustiche del luo-
go, in virtù delle quali è possibile a due persone 
poste agli angoli opposti della camera intendersi 
bene pur parlando sottovoce, avevano consentito 
ai due amici, come Cantoni precisa, di confrontarsi 
parlando sommessamente ovvero, fuor di meta-
fora, senza acrimonia e senza aggressività; e ciò 
aveva reso possibile che alla fine essi ritrovasse-
ro l’intesa rievocando questo insegnamento delle 
loro madri: “Fate come noi due. Non parlate mai 

tra voi di forme religiose, che possono essere mol-
to dissimili, ma occupatevi di Dio soltanto, che è 
sempre stato e non sarà mai che uno solo”.



22

Al numero 42 di via Principe Amedeo è la casa 
che fu di Luisa Levi, la bambina di cui Maria Bac-
chi ci ha raccontato la storia in Cercando Luisa. 
Storie di bambini in guerra 1938-1945 (Firenze, 
Sansoni, 2000), un libro che aiuta a rivivere e a 
comprendere la storia degli ebrei mantovani negli 
anni che vanno dalla emanazione, nel 1938, delle 
leggi sulla razza da parte del regime fascista sino 
alla fine della guerra. Della casa di via Principe 
Amedeo, Maria Bacchi parla come di “un compatto 
edificio a due piani che, dietro un pesante portone, 
nasconde ancora oggi un bel giardino profumato 
di magnolia”. E aggiunge che lo scalone che con-
duce all’appartamento del primo piano, dove Luisa 
e i suoi vivevano, “evoca l’agio della famiglia che, 

negli anni Venti, l’ha fatto costruire nel corso di un 
restauro generale del fabbricato”.
Famiglia agiata. Samuele Enea Levi (1883-1944) 
è in effetti titolare della ditta “Confezione Prodotti 
Manifatturieri”, attiva su scala interprovinciale nel 
commercio di tessuti all’ingrosso. Dal suo matri-
monio con Elide Levi (1892-1944) nascono tre 
figli: Franco (1916-1996), Silvana (1920-1945) e 
Luisa (1929-1945). In seguito alle leggi razziali del 
1938 Silvana è costretta ad abbandonare proprio 
all’ultimo anno gli studi presso il Liceo classico 
“Virgilio” e si presta a collaborare come cassiera e 
contabile nella ditta del padre. Luisa, una ragazzi-
na “estroversa e gioviale, scura di carnagione, con 
i capelli e gli occhi neri” (così la descrive il cugino 
Leonello Levi in Ricordi di famiglia. I Levi di Man-
tova, Mantova, Di Pellegrini, 2012), frequenta nel 
1937-38 la terza classe presso le scuole elemen-
tari Rosa Maltoni Mussolini; l’autunno seguente 
finisce in una “Scuola elementare per fanciulli di 
razza ebraica”, dove tutti i bambini ebrei dai sei 
agli undici anni vengono raccolti e affidati alle cure 
del maestro Renato Rovighi. Luisa suona la fisar-
monica e il pianoforte che studia privatamente.
Dopo l’8 settembre 1943 la famiglia Levi (ad ecce-
zione di Franco che riuscirà a riparare in Svizzera) 
si trasferisce prima a Concordia, poi a Milano, ma 
non cambia nome, né adotta falsi documenti. Da 
Milano Enea scrive al socio di Mantova per comu-
nicargli il proprio indirizzo provvisorio; la polizia in-
tercetta la lettera e i militi della Guardia nazionale 
repubblicana possono così piombare a Milano e 
arrestare l’intera famiglia. Elide e le figlie, ricon-
dotte a Mantova, vengono rinchiuse nella sede 
del Ricovero israelitico di via Govi, trasformata in 
campo di concentramento; di qui, con il convoglio 
del 5 aprile 1944, partiranno per Auschwitz dove 
incontreranno la morte, la madre nel 1944, le figlie 
nel 1945. Anche Enea, separato dalla famiglia e 
trasferito al campo di Fossoli, sarà da qui deporta-
to ad Auschwitz, dove morirà nel 1944.

DEPORTAZIONE, STERMINIO
E MEMORIA

12 - CASA DI LUISA LEVI

Casa di Luisa Levi, Mantova, via Principe Amedeo.



23

Il palazzo situato in via Govi 13, che oggi ospita 
l’unica sinagoga superstite e gli uffici della Comu-
nità ebraica, fu la sede, sin dalla sua origine, del 
Ricovero israelitico per poveri e per vecchi fondato 
nel 1825.
Nell’autunno del 1943 vi si trovavano da tempo 
27 anziani, a cui si erano aggiunti di recente 13 
sfollati.
Il 30 novembre 1943 fu diramato dal ministro 

dell’Interno Buffarini-Guidi l’ordine di polizia n. 5 
in forza del quale tutti gli ebrei residenti nel territo-
rio nazionale dovevano essere reclusi in campi di 
concentramento. Nei giorni seguenti furono effet-
tuati dalla Guardia nazionale repubblicana nume-
rosi rastrellamenti, per effetto dei quali il numero 
dei reclusi in via Govi salì a 120. 
I mesi dell’inverno trascorsero in una relativa tran-
quillità, nonostante la rigida disciplina che regola-
va la vita del campo. In dicembre furono rilasciate 
55 persone, alcune perché “miste” (ovvero con 
genitore o coniuge ariano), altre perché anziane.

Il 4 aprile 1944, dietro il pretesto della fuga di un 
detenuto, fu ordinata la deportazione. Alle 11 del 5 
aprile 1944 i 42 rimasti nel campo, dopo che erano 
stati depennati 16 nominativi di degenti, vennero 
caricati su un autocarro e trasportati alla stazione 
ferroviaria. Al Brennero il treno fu preso in conse-
gna dalle SS e proseguì quindi, attraverso Vienna 
e Praga, sino a Birchenau, dove la maggioranza 
dei deportati venne sterminata immediatamen-
te. Furono risparmiati Emilio Foà e i fratelli Ugo 
e Renzo Parigi. Questi ultimi morirono ben presto 
per le condizioni di vita cui furono sottoposti. 

L’edificio sito a Mantova in via Govi che nel 1943-1944
ospitava il Ricovero israelitico.

13 - RICOVERO ISRAELITICO



24

Lapidi recanti i nomi degli ebrei mantovani uccisi nei 
campi di sterminio nazisti,
Mantova, Palazzo del Municipio, via Roma.

Nella galleria d’ingresso del Palazzo del Munici-
pio di Mantova, in via Roma 39, dove è iscritto nel 
marmo anche l’elenco dei patrioti mantovani che 
promossero la congiura mazziniana del 1850, det-
ta di Belfiore, sono murate due lapidi che riporta-
no i nomi degli ebrei mantovani uccisi nei campi 
di sterminio nazisti. La lapide più antica reca 64 
nomi; la più recente, che fu posata il 27 gennaio 
del 2013, riporta i nomi, di altre 35 vittime. Questa 
integrazione fu resa possibile da una ricerca con-
dotta da Fabio Norsa all’inizio degli anni Duemila e 
di cui l’autore diede notizia nello scritto La Memo-
ria Ebraico-Mantovana, pubblicato in appendice al 
volume di Rodolfo Rebecchi, La persecuzione fa-
scista degli ebrei mantovani 1838-1945, Mantova, 
Mantova Ebraica, 2014.
I deportati furono infatti complessivamente 104: 39 
vennero arrestati a Mantova, i rimanenti in altre lo-
calità, grandi e piccole, dell’Italia. Gli arresti furono 
quasi tutti effettuati da italiani, che raramente ope-
rarono in collaborazione con i tedeschi.
La maggior parte furono concentrati a Mantova, 
altri a Bolzano, a Fossoli, a Milano. Comples-
sivamente i deceduti furono 99, di cui 50 ad Au-
schwitz, 1 a Flossenburg, 2 a Mauthausen, 2 a 
Ravensbrueck, 2 a Bergen-Belsen, 1 nel carcere 
di Milano, 41 in località ignota. Soltanto cinque si 
salvarono e poterono far ritorno alle loro case.
Dei deportati, i bambini fino a 10 anni furono 2; 10 
gli adolescenti fino a 18 anni; 12 i giovani fino a 30 
anni; 53 gli adulti, 22 gli anziani.

14 - LA MEMORIA DELLO STERMINIO



25

Volumi del fondo ebraico,
Biblioteca Comunale Teresiana di Mantova.

A documentare la lunga e importante storia della 
Comunità ebraica di Mantova, caratterizzata da 
grande fervore culturale e da una intensa attività 
religiosa, rimangono anche preziosi manoscritti, 
libri e carte d’archivio.

Se l’Archivio di Stato di Mantova costituisce un 
polo archivistico imprescindibile per qualsiasi stu-
dio riguardante il Mantovano, presso la Biblioteca 
Comunale Teresiana è oggi conservata parte dei 
volumi che costituivano l’importante biblioteca del-
la Comunità, fondata nel 1767, in cui confluirono 
molti dei testi appartenenti a librerie private (tra le 
quali la più ricca fu quella del rabbino Marco Mor-
tara, 1815-1894) e che costituì una raccolta di no-
tevole importanza negli ambienti scientifici ebraici, 
la prima del genere nella prima metà dell’Ottocen-
to. Inizialmente collocata in una sala dell’Oratorio 
maggiore, la raccolta fu successivamente siste-
mata in due sale delle Case Israelitiche di Rico-
vero e d’Industria (l’attuale sede della Comunità e 
della sinagoga in via Govi 13). In tempi imprecisa-

ti, forse per mancanza di custodia, alcuni volumi 
furono asportati e nel 1932, al termine di una ver-
tenza iniziata nel 1925, fu sancito il deposito della 
Biblioteca Israelitica presso la biblioteca comuna-
le. Il fondo comprende 160 manoscritti databili fra 
il Trecento e il Settecento, consultabili anche in 
formato digitale sulle pagine web della Biblioteca 
Comunale Teresiana; si distinguono per numero 
quelli di contenuto cabalistico, seguono opere di 
esegesi biblica, commenti e trattati della Mishnà e 
del Talmud, codici filosofici, giuridici, di astronomia 
e matematica. I volumi a stampa sono 1549 (tra 
cui 330 edizioni del Cinquecento secolo e una edi-
zione della Torà di Moses Maimonides stampata a 
Soncino nel 1490) e ben rappresentano la produ-
zione delle tipografie ebraiche del territorio ducale 
e provinciale, che fu più duratura rispetto a qualsi-
asi altra località italiana, coprendo un arco che va 
dal 1474 al 1864. Fanno parte della sezione bibbie 
rabbiniche, grammatiche, dizionari, testi filosofici e 
di letteratura giuridica, sebbene anche qui preval-
gano opere di argomento cabalistico. Integrazio-
ne moderna del fondo ebraico sono la prestigiosa 
biblioteca di Vittore Colorni (1912-2005), docente 
di storia del diritto italiano, cultore di storia manto-
vana e tra i maggiori esperti di ebraismo, e le carte 
del linguista Umberto Norsa (1866-1943).

Presso la sede comunitaria di via Govi è conser-
vato l’Archivio della Comunità ebraica di Manto-
va, consultabile anche in formato digitale sempre 
sulla piattaforma della Biblioteca Comunale Tere-
siana. Riordinato dal dicembre del 1778 ad opera 
del rabbino Azriel Yitzhaq Levi (Bonaiuto Isacco), 
l’archivio ha una consistenza di alcune decine di 
migliaia di documenti, parte manoscritti e parte a 
stampa, che coprono l’arco temporale che va dal 
1522 al secondo dopoguerra, ed è suddiviso in 
due sezioni comunemente denominate “Antica” e 

15 - MANOSCRITTI, LIBRI
      E CARTE D'ARCHIVIO



26

“Storica”. La prima conserva la documentazione 
dal 1522 al 1853, mentre la seconda quella del 
periodo successivo comprendendo l’interessante 
carteggio della Comunità in materia amministra-
tiva, patrimoniale, di assistenza e istruzione, ma 
anche documenti della Commissione Israelitica di 
Culto e Beneficenza, delle Pie Case Israelitiche 
di Ricovero e d’Industria, di confraternite e istituti 
vari, tra i quali il Pio Istituto Samuele Trabotti, l’A-
silo Infantile Israelitico ed il Tempio Maggiore. Si 
segnalano inoltre le preziose partiture di musica 
sinagogale.

Documenti dell’Archivio della Comunità Ebraica di Mantova. 



27

GLOSSARIO

Aròn
Arca, arca santa. Armadio in cui nelle sinagoghe 
sono custoditi i Rotoli della Torà.

Mishnà
Redazione scritta della tradizione giudaica orale 
(secc. II-III E.V.). Questa parte del Talmud contie-
ne il codice delle leggi.

Talmud
Studio. Raccolta delle discussioni e interpretazioni 
rabbiniche sulla Mishnà (secc. II-III E.V.).
Il Talmud è composto dalla Mishnà e dalla Ghema-
rà, che costituisce lo studio e la discussione della 
Mishnà stessa.

Tevà
Podio o tribuna per la lettura dei Rotoli della Torà e 
la recita delle preghiere pubbliche.

Torà
Insegnamento. La legge o Pentateuco.

(Glossario tratto da Lombardia. Itinerari storici. I 
luoghi, la storia, l’arte, a cura di A. Sacerdoti e A. 
Tedeschi Falco, Venezia, 1993, pp. 115-119).



28

TOURIST INFOPOINT INLOMBARDIA
Piazza Mantegna, 6 – 46100 Mantova
0376 432432
turismo.mantova.it   |   info@turismo.mantova.it
 
INFOPOINT CASA DI RIGOLETTO
Piazza Sordello, 23 – 46100 Mantova
0376 288208
info@infopointmantova.it
 
comune.mantova.it
mantovasabbioneta-unesco.it
mantovadestinazionesostenibile.it
museimantova.it
museovirgilio.it
maca.museimantova.it
 

Mantova città d’arte e di cultura

cittadimantova

 
Comune di Mantova
Settore Cultura, Turismo e Promozione della Città
Tel. 0376 338645/627/334
turismo@comune.mantova.it

Testi a cura di 
Maurizio Bertolotti, Claudia Bonora Previdi
in collaborazione con 
Associazione Amici di Palazzo Te e musei mantovani

Fotografie di 
Maurizio Bertolotti, Claudia Bonora Previdi, 
Luigi Briselli e Mauro Flamini

Si ringrazia per la concessione delle immagini:
Archivio di Stato di Mantova 
Archivio Storico Comunale
Biblioteca Comunale Teresiana
Biblioteca Mediateca Gino Baratta
Comune di Narni
Comunità ebraica di Mantova
Famiglia Finzi
Istituto Mantovano di Storia Contemporanea
Museo Civico di Palazzo Te

Per visiste alla Sinagoga e al Cimitero di San Giorgio 
contattare:

Comunità ebraica di Mantova
Via Govi 13
0376 321490
comebraica.mn@gmail.com
da lunedì a venerdì ore 9.00 - 11.00

In collaborazione con


