
SAN GIAN, TESTIMONIANZE ARTISTICHE E 

UNO SGUARDO SULLA STORIA 

14/15 MARZO 2026             -     SCHEDA DELL’INIZIATIVA 

Introduzione 

La chiesina di San Giovanni in Baraggia prende il nome da Baraggia, che nei vecchi 

documenti appare alquanto diffuso in Lombardia indicando un terreno incolto, non 

coltivato: tra l’altro, anche il toponimo di Brugazzo deriva da brughiera, come sono stati 

per secoli tanti territori della nostra Brianza. La chiesina in questione, non è più adibita al 

culto ordinario, come è accaduto e accade sempre più in tanti paesi a non pochi luoghi di 

culto per ragioni di ordine pastorale, riducibili alla scarsità di preti e di fedeli. La cosa 

dunque, pur con qualche comprensibile malcontento, vale per questo sacro edificio, che 

viene citato fin dal 1.300 come chiesa canonicale ed addirittura parrocchiale, la cui 

istituzione affonda in pieno medioevo. L’arredo urbano e la piazza, sono state oggetto 

di rifacimento qualche anno orsono, con esito apprezzabile dal punto di vista urbanistico e 

viabilistico. 

Nel volume San Gian, Storia e vita della sua gente troviamo queste belle espressioni: 

“Come sarebbe bello con un colpo di spugna, cancellare tutto il paesaggio rumoroso e 

caotico del presente e ritornare per incanto al San Gian di qualche secolo fa, alla verde 

campagna, alla cascina isolata immersa nella nebbia…dove si odono le voci dei contadini 

che all’alba percorrono a piedi con i loro carretti, i sentieri per raggiungere i propri fondi.” 

Ma è il presente da vivere, con qualche ricordo nostalgico, che spinge alla conoscenza del 

passato e delle origini del proprio territorio! 

Sguardo storico e condivisione della memoria 

Il riferimento autorevole a don Rinaldo Beretta è d’obbligo. In un capitolo della sua “storia” 

di Robbiano, pubblicata, nel volume “Robbiano Brianza”, si passa ad analizzare le origini 

della Chiesa di San Giovanni in Baraggia, le visite pastorali dei Borromeo, il 

pronunciamento di Papa Pio II, l’erezione nel 1662 ad Abbazia e l’ottocentesca 

soppressione dell’Abbazia e ripristino della Chiesa. Ma di sicuro interesse è anche la 

conoscenza della tesi di laurea in Architettura, discussa diversi anni fa ma poco conosciuta 

se non in una sintesi pubblicata in San Gian, Storia e vita della sua gente. Si tratta di una 

trattazione degli aspetti economici, edilizi e, attraverso la cartografia, della conformazione 

dei terreni, delle coltivazioni e dell’antica viabilità, che univa la Chiesa, la cascina ed il 

reato del territorio.  

Mostra di Icone. L’icona nella tradizione 

Anche un profano nota che molte icone si assomigliano, pur avendo ciascuna una sua 

individualità. Infatti la tradizione ha un’importanza grandissima nell’iconografia; già una 



decisione conciliare dell’VIII secolo diceva che l’iconografia non è stata inventata dai 

pittori, ma è “una istituzione approvata dalla Chiesa”. L’aspetto artistico dipende da chi la 

dipinge; ma non si ha una vera icona se essa non è “scritta” in conformità al canone 

tradizionale. “Attraverso l’icona il divino ci illumina” e la “luce” ha molta importanza nel 

dipinto sacro. Per questo il fondo dell’icona è prevalentemente d’ora e i colori vengono via 

via schiariti, fino a piccoli tratteggi col bianco. Non è la luce l’attributo principale della gloria 

celeste? E’ sul mondo soprannaturale che l’icona vuole aprire i nostri occhi, facendoci 

cogliere il mistero cristiano nella sua totalità ultraterrena, e invitandoci a “trasfigurarci”. Per 

questo le icone sono spesso dette “finestre sull’eternità”.  

Nella Chiesina di San Gian un’icona contemporanea di Francesca Villa,  

Questa icona della Madre di Dio è detta “Hodigitria” cioè “Colei che indica la via”. Trae la 

sua origine da un’icona che già nel V° secolo veniva venerata a Costantinopoli. Secondo 

la tradizione sarebbe una delle icone mariane dipinte dall’evangelista San Luca. La 

Vergine è rappresentata con lo sguardo meditativo e il capo leggermente inclinato verso il 

figlio che tiene in braccio; sul suo manto bleu notiamo, sul capo e le spalle tre stelle d’oro 

(una è nascosta dal Bambino), che indicano la verginità di Maria prima, durante dopo il 

parto; Ella ci indica il bambino (La via) con la mano destra. 

La Via Crucis dei Pittori 

Opera contemporanea unica nel suo genere, creata a seguito di un progetto, che 

mirava a far convergere la sensibilità interpretativa della via dolorosa di 15 artisti, dove le 

stazioni della via Crucis si snodano una accanto all’altra, caleidoscopio di forme, 

colori e tecniche pittoriche differenti. Va rilevato che le opere d’arte sono racchiuse in un 

pregevole manufatto artigianale in legno, che nella continuità della struttura esalta 

l’itinerario della passione di Cristo. 

“Una Via Crucis che è la storia dell’incontro tra persone apparentemente diverse, artisti e 

promotori, ma in realtà straordinariamente simili nella condivisione dei valori fondanti della 

nostra umanità. E così la Croce, attraverso i loro lavori, ha recuperato un significato 

misteriosamente positivo, la condizione perché gli uomini raggiungessero il loro destino di 

salvezza. Sarà sufficiente accostarsi in modo sincero e discreto alle loro opere, per 

scoprirne l’originalità e la straordinaria sensibilità umana in grado di rivelare a ciascuno il 

senso del proprio sostare in preghiera”. 

Gli artisti: Alberto Ceppi, Dolores Puthod, Paolo Bonetto, Alberto Bogani, Maria 

Luisa Angi, Alessandro Berra, Alessandro Savelli, Angela Marabese, Antonio De 

Nova, Silvano Bricola, Vanni Saltarelli, Giuseppe Sottile, Angelo Fumagalli, Ennio 

Bencini e Gerry Scaccabarozzi. 

 

Robbiano, marzo 2026                                     Circolo Culturale don Rinaldo Beretta 


