SAN GIAN, TESTIMONIANZE ARTISTICHE E
UNO SGUARDO SULLA STORIA

14/15 MARZO 2026 -  SCHEDA DELL’INIZIATIVA

Introduzione

La chiesina di San Giovanni in Baraggia prende il nome da Baraggia, che nei vecchi
documenti appare alquanto diffuso in Lombardia indicando un terreno incolto, non
coltivato: tra 'altro, anche il toponimo di Brugazzo deriva da brughiera, come sono stati
per secoli tanti territori della nostra Brianza. La chiesina in questione, non & piu adibita al
culto ordinario, come & accaduto e accade sempre piu in tanti paesi a non pochi luoghi di
culto per ragioni di ordine pastorale, riducibili alla scarsita di preti e di fedeli. La cosa
dunque, pur con qualche comprensibile malcontento, vale per questo sacro edificio, che
viene citato fin dal 1.300 come chiesa canonicale ed addirittura parrocchiale, la cui
istituzione affonda in pieno medioevo. L’arredo urbano e la piazza, sono state oggetto
di rifacimento qualche anno orsono, con esito apprezzabile dal punto di vista urbanistico e
viabilistico.

Nel volume San Gian, Storia e vita della sua gente troviamo queste belle espressioni:
“Come sarebbe bello con un colpo di spugna, cancellare tutto il paesaggio rumoroso e
caotico del presente e ritornare per incanto al San Gian di qualche secolo fa, alla verde
campagna, alla cascina isolata immersa nella nebbia...dove si odono le voci dei contadini
che all’alba percorrono a piedi con i loro carretti, i sentieri per raggiungere i propri fondi.”

Ma ¢ il presente da vivere, con qualche ricordo nostalgico, che spinge alla conoscenza del
passato e delle origini del proprio territorio!

Sguardo storico e condivisione della memoria

Il riferimento autorevole a don Rinaldo Beretta & d’obbligo. In un capitolo della sua “storia”
di Robbiano, pubblicata, nel volume “Robbiano Brianza”, si passa ad analizzare le origini
della Chiesa di San Giovanni in Baraggia, le visite pastorali dei Borromeo, il
pronunciamento di Papa Pio I, I'erezione nel 1662 ad Abbazia e |'ottocentesca
soppressione dell’Abbazia e ripristino della Chiesa. Ma di sicuro interesse € anche la
conoscenza della tesi di laurea in Architettura, discussa diversi anni fa ma poco conosciuta
se non in una sintesi pubblicata in San Gian, Storia e vita della sua gente. Si tratta di una
trattazione degli aspetti economici, edilizi e, attraverso la cartografia, della conformazione
dei terreni, delle coltivazioni e dell’antica viabilita, che univa la Chiesa, la cascina ed il
reato del territorio.

Mostra di Icone. L’icona nella tradizione

Anche un profano nota che molte icone si assomigliano, pur avendo ciascuna una sua
individualita. Infatti la tradizione ha un’importanza grandissima nell’iconografia; gia una



decisione conciliare dell’'VIll secolo diceva che l'iconografia non é stata inventata dai
pittori, ma €& “una istituzione approvata dalla Chiesa”. L’aspetto artistico dipende da chi la
dipinge; ma non si ha una vera icona se essa non é “scritta” in conformita al canone
tradizionale. “Attraverso I'icona il divino ci illumina” e la “luce” ha molta importanza nel
dipinto sacro. Per questo il fondo dell'icona & prevalentemente d’ora e i colori vengono via
via schiariti, fino a piccoli tratteggi col bianco. Non € la luce I'attributo principale della gloria
celeste? E’ sul mondo soprannaturale che l'icona vuole aprire i nostri occhi, facendoci
cogliere il mistero cristiano nella sua totalita ultraterrena, e invitandoci a “trasfigurarci’. Per
questo le icone sono spesso dette “finestre sull’eternita”.

Nella Chiesina di San Gian un’icona contemporanea di Francesca Villa,

Questa icona della Madre di Dio e detta “Hodigitria” cioe “Colei che indica la via”. Trae la
Sua origine da un’icona che gia nel V° secolo veniva venerata a Costantinopoli. Secondo
la tradizione sarebbe una delle icone mariane dipinte dall’evangelista San Luca. La
Vergine e rappresentata con lo squardo meditativo e il capo leggermente inclinato verso il
figlio che tiene in braccio; sul suo manto bleu notiamo, sul capo e le spalle tre stelle d’oro
(una e nascosta dal Bambino), che indicano la verginita di Maria prima, durante dopo il
parto; Ella ci indica il bambino (La via) con la mano destra.

La Via Crucis dei Pittori

Opera contemporanea unica nel suo genere, creata a seguito di un progetto, che
mirava a far convergere la sensibilita interpretativa della via dolorosa di 15 artisti, dove le
stazioni della via Crucis si snodano una accanto all’altra, caleidoscopio di forme,
colori e tecniche pittoriche differenti. Va rilevato che le opere d’arte sono racchiuse in un
pregevole manufatto artigianale in legno, che nella continuita della struttura esalta
l'itinerario della passione di Cristo.

“Una Via Crucis che ¢ la storia dell'incontro tra persone apparentemente diverse, artisti e
promotori, ma in realta straordinariamente simili nella condivisione dei valori fondanti della
nostra umanita. E cosi la Croce, attraverso i loro lavori, ha recuperato un significato
misteriosamente positivo, la condizione perché gli uomini raggiungessero il loro destino di
salvezza. Sara sufficiente accostarsi in modo sincero e discreto alle loro opere, per
scoprirne l'originalita e la straordinaria sensibilita umana in grado di rivelare a ciascuno il
senso del proprio sostare in preghiera”.

Gli artisti: Alberto Ceppi, Dolores Puthod, Paolo Bonetto, Alberto Bogani, Maria
Luisa Angi, Alessandro Berra, Alessandro Savelli, Angela Marabese, Antonio De
Nova, Silvano Bricola, Vanni Saltarelli, Giuseppe Sottile, Angelo Fumagalli, Ennio
Bencini e Gerry Scaccabarozzi.

Robbiano, marzo 2026 Circolo Culturale don Rinaldo Beretta



